
Anmerkungen zu Chantalle El Helou „Vom Queersexismus zur Emanzipation“ 

 Chantalle El Helous Büchlein enthält ihre zentralen Kritikpunkte am Queerfeminismus, eher 

an der Queertheorie allgemein, in acht Kapiteln. Ich gebe hier eine Zusammenfassung der 

einzelnen Abschnitte, Entgegen der Ansicht einer Rezipientin fand ich die Analyse nicht 

unbedingt leicht zu lesen. Hilfreich wäre gewesen, wenn El Helou preisgegeben hätte, von 

welcher Warte aus sie die Queertheorie kritisch betrachtet.  Sie ist Politikwissenschaftlerin, 

aber in die Analyse fließen reale politische Bedingungen nur sehr begrenzt ein, auch nicht 

die realen Auswirkungen der heute so dominierenden Queertheorie. Lesben werden unter 

dem Aspekt der Homosexualität genannt. Eher bietet sie hier eine Meta-Analyse 

grundlegender queertheoretischer Annahmen aus sozialwissenschaftlich-philosophischer 

Sicht, vor allem hebelt sie argumentativ die innere Logik der Queertheorie aus. Manche 

Gedankensprünge bleiben im Dunkeln. Grundsätzlich finde ich es interessant, mehr über 

den Unsinn queertheoretischer Annahmen zu erfahren. Mehr Argumente sind immer gut - wir 

beziehen uns ja vor allem auf rechtspolitische und konkrete gesellschaftliche Grundlagen, 

die Lesben hier daran hindern, selbstbestimmt leben zu können.  

Hier das Exzerpt: 

Chantalle El Helou widerspricht der Behauptung, dass Feminismus und Queertheorie 

inhaltlich (Beispiel FLINTA) zusammengehören, weil Queertheorie die Trennung von 

Geschlecht und Geschlechtsrolle auflöst und Geschlecht als Identität ins Innere verortet. Das 

würde in der Queertheorie als subversiv/progressiv verstanden und als gegen den 

gemeinsamen Feind Patriarchat gerichtet. Dabei reproduziere aber Queertheorie sexistische 

Stereotype und sei in erster Linie antiemanzipatorisch. 

 

1. Kapitulationserklärung Queerfeminismus 

Als initiales Erlebnis schildert El Helou eine von den Zuschauerinnen bejubelte 

Filmvorführung über die queere Community Berlins, in dem eine Pornodarstellerin die 

positiven Effekte der Pornographie auf ihr Selbstbild hervorhebt und zur Nachahmung 

auffordert und in dem eine Fotografin äußert, dass Schwule bedauerlicherweise noch nicht 

den Schritt hin zur queeren Sexualität vollzogen hätten und in ihrer homosexuellen 

Exklusivität stecken geblieben seien. Queer meint also, die körperlichen und sexuellen 

Grenzen müssen verschwinden, um inklusiv zu werden und die Gesellschaft voranzubringen. 

Queere kritisieren, dass Homosexualität exkludierend ist (othering/Fremdmachung), aber sie 

soll inklusiv alle einschließen. Die Abhängigkeit von Sexualität und Körperlichkeit wird 

abgelehnt. Alle Unterschiede sind Ergebnis einer Fremdmachung (behauptet die 

Queertheorie) und nur von Homosexuellen/Heterosexuellen konstruiert, um so Ordnung und 

Norm herzustellen, und deshalb müsse die Uneindeutigkeit der Queerness bekämpft 

werden. Jede Abstraktion wie der Begriff Frau/Lesbe sind laut Queertheorie falsche 

Verkürzungen/Verallgemeinerungen, die dem Besonderen Gewalt antun. Laut Butler 

entstehen Geschlecht und Sexualität erst im Akt des zwischenmenschlichen Handelns. 

Aus Ablehnung der Exklusivität wird so nach El Helou eine Glorifizierung der Flexibilität (die 

Schuld der Exklusion=Butlers Ethikbegriff). 

 

Laut El Helou kann „queer“ deshalb Homosexualität gar nicht einschließen, weil 

Homosexualität auch auf Körperlichkeit gründet und natürlich exklusiv ist. Queertheorie sei 

sexistisch und frauenfeindlich, nicht ursprünglich aus einer misogynen Grundhaltung heraus 

sondern eher, weil im Konzept des neuen Menschen die jetzt als weiblichen bezeichneten 

Stereotype (Nachgiebigkeit, Passivität) vorherrschen sollen und eben leider nicht die 

Verknüpfung von Eigenschaft mit Geschlecht kritisiert wird. Frauen allgemein dürfen keine 



2 
 

exklusive Sexualität haben. Exklusion wird mit Gewalttätigkeit gleichgesetzt, eine 

Gesellschaftskritik wird verunmöglicht, weil die Queertheorie esoterisch ist und nur auf der 

individuellen Ebene verharrt. 

 

2. Sexpositivität - und Aufruf zum Verzicht 

 

Sexpositivity verlangt, seinem eigenen Körper neutral gegenüberzustehen. Das Begehren - 

als Ursache sexuellen Handelns - soll überwunden werden, sexuelle Offenheit für alles ist 

das Ziel. Nicht Lust und Genuss sind erstrebenswert, sondern Flexibilität, weshalb Sexarbeit 

auch so einen positiven Platz einnimmt - sexuelle Verfügbarkeit gehört zur Sexpositivity. 

El Helou entgegnet, dass so ökonomischer Zwang zu Sexpositivity umgedeutet wird, was 

reaktionär ist und bestehende Zwangsverhältnisse stärkt - es ist das Gegenteil von 

Subversion. Weil alles konstruiert ist, wird nicht mehr zwischen sexuellen Körperteilen und 

anderen unterschieden, überhaupt nicht mehr zwischen Sexuellem und Nicht-Sexuellem, 

aber diese Forderung wird seltsamerweise auch verwendet, um mehr sexuelle Verfügbarkeit 

zu erreichen und unbeschränkten Zugang zu menschlichen Körpern zu erlangen 

(Doppelstandards bei Prostituierter/Freier und auch die Bejahung der Leihmutterschaft). 

Feministinnen werden als SWERF verleumdet und Kritik an ökonomischen Verhältnissen 

verschleiert. Das Konsenskonzept ist frauenfeindlich. “Ja heißt ja“ bedeutet hier in der 

Konsequenz, dass durch den Akt der Bejahung aus einem Abhängigkeitsverhältnis ein 

egalitäres Verhältnis konstruiert wird. 

 

3. Theorie der Geschlechtsidentität = Ansammlung von Trivialitäten 

 

Am Beispiel von spontanem Sex zwischen zwei Frauen erläutert El Helou die völlige 

Abwertung von Körperlichkeit in der Queertheorie (eine definiert sich als nichtbinär und 

spricht der anderen deshalb ihr Lesbischsein ab, sie seien vielmehr beide queer). Körper 

haben hier kein Geschlecht, Sexualität hat keine körperliche Dimension, es zählt nur die 

„innere“ Geschlechtsidentität, die alles definiert, auch die Sexualität anderer. Es wird 

geleugnet, dass Geschlecht/Frau als unabhängige Kategorie existiert, es gibt nur die 

Geschlechtsidentität. Frauen, die das Konzept ablehnen, werden als „Agender“ wieder in die 

Queerness integriert. Darüber hinaus verhindert die  Geschlechtsidentität eine distanzierte 

Betrachtung des Begriffs Frau als  sozial gefordertes Rollenbild.  Feminismus begreift das 

Unbehagen am eigenen Geschlecht als Ausgangspunkt für das Streben nach 

gesellschaftlichen Veränderungen und für das Entfalten von Aktivitäten außerhalb der 

Rollennorm. Voraussetzung dafür ist, sich von der zugeschriebenen Frauenrolle distanzieren 

zu können. Für QueerfeministInnen haben sogenannte Cis-Menschen keine Probleme, weil 

zwischen ihrer inneren Geschlechtsidentität und dem zugeschriebenen Geschlecht keine 

Differenz besteht. Queere haben nur deshalb Probleme, weil ihre Geschlechtsidentität (ich 

liebe Puppen und rosa, also bin ich ♀) der Fremdzuschreibung (zu Dir gehören aber blau 

und ein Sportwagen ♂) nicht entspricht, aber an den Idealvorstellungen des 

Männlichen/Weiblichen zweifeln sie nicht. 

 

4. Queere Verbalmagie 

 

Weil zwischen Geschlecht/Frau und weiblich konnotiertem Verhalten nicht mehr 

unterschieden wird, führt dies zur Überlegung der Queertheorie, dass Frauen, die sich nicht 

geschlechtstypisch verhalten, gar keine Frauen sind. Das führt auch zu der Annahme, dass  

sogenannte TERFs den Transen das Frausein nicht gönnen wollen, weil der Weg zu ihrer 

eigenen weiblichen „Identität“ so anstrengend gewesen sei. 

El Helou konstatiert, dass Feministinnen keineswegs denken, ihnen würde etwas von ihrer 

„weiblichen Identität“ abhandenkommen, sondern sie wollen nicht, dass ihnen Identität und 



3 
 

weibliche Innerlichkeit unterstellt/hinzugefügt wird. Queere verlangen von Frauen, sich zum 

Frausein als Identität zu bekennen, also Frausein zu verinnerlichen. Kritisches Denken und 

Emanzipation kann aber nur stattfinden, wenn frau zwischen der Kategorie Frau als 

gesellschaftlichen Begriff und sich selbst unterscheiden kann. Es wird auch nicht mehr 

zwischen Mann und Frau unterschieden und es interessieren auch keine gesellschaftlichen 

Rollenzuschreibungen mehr. Stattdessen wird geglaubt, dass sich durch die Verwendung 

anderer Pronomen eine Verbesserung der eigenen Situation ergäbe, als ob gesellschaftliche 

Vorstellungen von männlichem und weiblichem Verhalten untrennbar mit den Begriffen Frau 

und Mann verbunden wären und nicht analysiert werden können. 

 

5. Nicht emanzipiert, sondern nichtbinär  

 

Die behauptete Fluidität der Geschlechtsidentitäten der Queertheorie basiert im Grunde auf 

einem starren Konzept, was männlich und was weiblich bedeutet. Eine Auflösung der 

geschlechtlichen Zuschreibung von Verhalten und Eigenschaften wird nicht angestrebt. 

Sexistische Stereotype werden verfestigt, sogar stabilisiert. Dies wird am Beispiel der 

behaupteten Nichtbinarität der Queeren erläutert, da ein „Dazwischen Sein“ eine Vorstellung 

der beiden Pole als Ideale von Männlichkeit bzw. Weiblichkeit voraussetzt. Darüber hinaus 

nährt die Queertheorie die Vorstellung, es gäbe Menschen, die sich im idealen „Frau-“ bzw. 

„Mann“-Sein zuhause fühlen würden (-> die „Cis“). El Helou weist logisch nach, dass es 

solche angeblichen binären Frauen aber gar nicht gibt, weil Frausein (Geschlecht) nicht 

dasselbe ist wie die gesellschaftliche Vorstellung idealer Weiblichkeit (Geschlechtsrolle). Die 

queere „Subversion“ - sich als nichtbinär zu verorten - polarisiert und stärkt also erst die 

Kategorisierung von Verhaltensweisen/Eigenschaften als „weiblich“ (passiv!). Die 

Queertheorie erweist sich damit als größter Verteidiger sexistischer traditioneller 

Rollenbilder. 

 

6. Den Bruch erhalten: Geschlechtsbewusstsein statt Geschlechtsidentität 

 

Die Queertheorie reduziert das Geschlecht auf eine gefühlte Identität und damit auf 

Selbsterkenntnis, sie macht Kritik am Geschlechterverhältnis unmöglich und intensiviert die 

gesellschaftlich bedingten konnotativen Zuordnungen zur Kategorie „Frau“. El Helou zeichnet 

hier eine Alternative zum identitären Geschlechtsverständnis der Queertheorie und zur 

üblichen Kategorisierung des Begriffs „Frau“ durch Verhaltenszuschreibungen. Helou beruft 

sich dabei auf Frigga Haug, die eine Art marxistischen Feminismus vertritt, und zur Definition 

von Geschlecht als reproduktiver Potenz. Begreift man Geschlecht als reproduktive Potenz, 

ist es nicht länger Kategorie, sondern gesellschaftlicher Funktionszusammenhang vor dem 

Hintergrund biologischer Fakten. Die reproduktive Potenz des weiblichen Körpers ist ein 

Politikum in jedem existierenden gesellschaftlichen Zusammenhang.  In der 

gesamtgesellschaftlichen Organisation des Geschlechterverhältnisses liegt der Sexismus 

begründet. Begreift die Queertheorie Geschlecht als Identität, so wird es unmöglich, 

sexistische Verhältnisse wahrzunehmen und zu analysieren. Lesben werden zum Beispiel in 

erster Linie wegen der Nichterfüllung ihrer reproduktiven Potenz gesellschaftlich abgelehnt. 

Während Queertheorie individualisiert, unterstreicht der Begriff der biologisch begründeten 

reproduktiven Potenz das abstrakte Gemeinsame aller Frauen und die gesellschaftliche 

Bedingung, denen Geschlecht unterliegt, auch wenn Frauen ökonomische, soziale oder 

kulturelle Differenzen aufweisen.  

 

7. …und wieder siegt die Biologie 

 

Die Queertheorie sagt, das Beharren auf der biologischen Zweigeschlechtlichkeit sei 

transfeindlich, biologistisch und deterministisch und unterstellt damit, Feministinnen würden 



4 
 

alle zugeschriebenen Eigenschaften als biologisch determiniert ansehen und seien deshalb 

politisch rechts [Einschub: Aber andererseits würden manche Feministinnen Geschlecht 

lieber nur auf Sex in der Annahme reduzieren, sich dadurch von den Bedingungen der 

reproduktiven Potenz zu befreien].  Die Queertheorie reduziert Geschlecht auf 

Geschlechtsrolle und stellt auch Bereiche, in denen körperliche Unterschiede von Bedeutung 

sind, zur Diskussion (z.B. Sport). So führt gerade die Leugnung der Bedeutung des 

anatomischen Geschlechtes dazu, dass Biologie wieder Schicksal wird. Die Forderung der 

Queertheorie an die Frau, zur Bestätigung der Identität anderer da zu sein, überträgt sich 

auch auf andere Bereiche, z.B. auf Sexualität (cotton ceiling). Durch Leugnung der 

Körperlichkeit negiert die Queertheorie auch die Bedeutung der reproduktiven Potenz des 

Geschlechts.  

El Helou sagt, erst die Trennung des Geschlechts in Geschlecht und Geschlechtsrolle wirkt 

auch dem Biologismus entgegen. Für jede Emanzipation ist es außerdem notwendig, 

Distanz zu sich und der eigenen Geschlechtlichkeit herstellen zu können - eine Bedingung, 

die die Queerness nicht erfüllt und die sich damit in einer steten Abwärtsspirale steigender 

Empfindlichkeiten befindet (so dass z.B. die Weigerung, gewünschte Pronomen zu 

verwenden, bereits als Auslöschung der queeren Existenz begriffen wird).   

 

8. Nur keine Angst vor Bestimmtheit 

 

El Helous abschließende Positionsbestimmung: 

Die Queertheorie und ihre AktivistInnen sind in sich widersprüchlich. Jene hat die 

Fehlschlüsse differenzfeministischer Strömungen (Butler) weiterentwickelt, spiegelt aber 

auch radikalfeministische Allgemeinplätze wider (Kampf gegen das Patriarchat als 

Schlagwort.). Sie wird ihren Ansprüchen, gegen Heteronormativität und Patriarchat zu 

wirken, nicht gerecht, auch wenn im „Männlichen“ der Feind gesehen und deswegen das 

Akronym FLINTA verwendet wird. Gesellschaftliche Aspekte bleiben außen vor. Butch-

Lesben werden in der Queertheorie wahlweise als „weiblich gelesen“ oder als „queer 

maskulin“ beschrieben, jedenfalls seien sie ein Beweis für nichtbinäre Existenzen. El Helou 

beschreibt die Queertheorie als die Fortführung „philosophischer Undinge“ [Undinge 

schieben sich vor die realen Dinge, hier z.B. vor die Biologie von Mann und Frau]. El Helou 

meint, als Zeitgeisterscheinung hätte sich die Queertheorie ausgebreitet, weil sie der 

zunehmend autoritären Sehnsucht in den Menschen entsprochen hätte, einem stärker 

werdenden Wunsch nach individuellen Besitzansprüchen, Identitätsliebe und 

Abstraktionsfeindlichkeit. Früher hätte eine fehlende Distanz zur eigenen Geschlechtlichkeit 

als Mangel an kritischem Bewusstsein gegolten - in der Queertheorie ist es jetzt das 

erstrebenswerte Ziel. „Gender critical“ wird zum Vorwurf gemacht: Sexistische Stereotype zu 

hinterfragen sei bei den Queeren antifeministisch. Mit Bestimmtheit sei immer Abgrenzung 

und Exklusion verbunden und so sei auch eine behauptete sexuelle Orientierung in Wahrheit 

Selbstbeschränkung und Selbstbetrug. Homosexuelle Orientierung sei in der Queertheorie 

etwas, das sich exklusiv auf etwas bezieht, nämlich auf das Geschlecht, dessen Existenz die 

Queertheorie leugnet. 

 

 

Heilbronn, den 15.12.2025 

Gretel Schnell 


